

## 以社為治一《康熙臺灣輿圖》的虛與實

The Ruling of "She": Virtuality and Reality in K'ang-hsi Taiwan Map 詹素娟 中央研究院臺灣史研究所副研究員

Chan, Su-Chuan Associate Research Fellow, Institute of Taiwan History, Academia Sinica

黑臺灣與圖》是臺灣博物館的珍貴典藏,以 繪有山川水文、海岸島嶼、建物、道路、軍 備設施及各種人物、動植物等豐富圖像著稱,動態 多樣,給觀者強烈的視覺感受與寫真評價;圖上伴 隨書寫的文字,更充滿引人解讀的趣味。其中,以兩 三間或更多的住屋為中心,周邊繞以椰子樹、檳榔 樹、竹林,旁注某某社的元素組合,遍佈南北各地, 可謂輿圖最想傳達的重要資訊之一了(圖1·2)。

興圖既是人文地理資訊的表述方式,我們直接把這類圖像視為康熙時期各地聚落的現象,不僅理所當然,也大致可以成立。有興趣的話,查閱歷史文獻,比對地名辭書,甚至實際探查一番,絕對是相當具有啟發性的歷史遊戲。

## 一、「社」的種類

根據學者考證,「康熙輿圖」大致繪於康熙38-43年(1699-1704)之間;「圖上記錄眾多以原住民語譯寫的漢文社名,數量則反映那個時代官府掌握的形勢。進一步整理圖上的社名,我們可以依其分佈或性質大致分為三類:一是位於版圖內、多以原住民語轉譯書寫的社一如臺北盆地的蔴少翁、臺中的沙轆、雲嘉地區的東西螺、臺南地區的蕭壠與屛東平原的力力或放索等;這類的社最為普遍,數量也最多,是輿圖的主體資訊之一。不過,其中也有少數以地名取代原社名的例子,如淡水社、下淡水社。2二是位於界外的社,如山朝社、蛤仔攤(難)、啞(阿)里山社、水沙連社或傀儡社等。三是僅出現在北部的特殊社一北港社、南港社。

對關心原住民歷史的觀者來說,無論是哪一種社,心頭的首要疑問應該是:「社」,究竟是什麼意思?與原住民的「生」、「熟」身分有沒有關係?查閱編修時間稍晚於「康熙輿圖」的《諸羅縣志》(康熙56年(1717)),即可看到〈卷一·封域志·山川〉的註語:「凡稱番社者,皆番所居」;〈卷二·規制志·坊里〉的前言,則指出「縣屬轄里四、保九、莊九(里、保、莊皆漢人所居)、社九十有五」。,因此,縣志在描述各地製車、畜牛慣習時,概以「漢莊」、「番社」分稱;社學設置,也說「(社學)在邑里漢莊者八,以教漢童」、「在番社者八,以教番童」,「可見「社」是原住民住居地的專用語。番社對比漢莊,自然就是原住民聚落的意思了。然而,根據現有的瞭解,社的意義、性質,還有更複雜的意涵,且成為原住民史的重要課題,值得介紹。

## 二、「社」的性質

最早記錄臺灣原住民聚居單位為「社」的文獻,是陳第1603年〈東番記〉中的描述:「東番夷人……種類甚蕃,別為社;社或千人或五、六百」。不過,入殖臺灣的荷蘭人,卻是以dorp(村落)來指稱當時的原住民聚落,但dorp應如何界定,文獻並沒有明確的說明。西方學者如邵式柏(John R. Shepherd)、包樂史(Leonard Blussé)等,在利用荷蘭文獻討論臺南地區的新港、蕭壠、麻豆、目加溜灣等社的時候,則以英文village稱呼這些村落。這種從drop到village的理解概念,大致是自然村的意味。

然而,鄭成功登臺,統治者的治理用語,還是承續了「社」的傳統。江日昇曾如此記錄:「(永曆十五年



圖1後壠社(今苗栗縣後龍鎮)即以五間茅草覆頂的屋子為中心,旁繞以竹林。(《康熙臺灣輿圖》摹本局部,國立臺灣博物館典藏)



圖2 位於屏東平原的大澤機社(今屏東縣里港鄉),除呈現兩間屋頂為茅草的屋子,竹林之外,更增椰樹或檳榔樹。 (《康熙臺灣輿圖》摹本局部,國立臺灣博物館典藏)





圖3臺南地區新港、蕭壠、蔴豆與目加溜灣等社的分布。 (《康熙臺灣輿圖》摹本局部,國立臺灣博物館典藏)

[1661])從新港、目加溜灣巡視,見其土地膏沃,土番各社俱羅列恭迎成功。錫以煙布,觀其社里,悉係斬茅編竹,架樓而居。成功曰:『插竹為社,斬茅為屋,其鄉仍曰社,不必易』。」。臺灣最早的志書一蔣毓英《臺灣府志》(康熙24年[1685])也在「坊里」中說明:「鳳山縣轄里七、庄二、社十二、鎮一」、「諸羅縣轄里四、社三十四」。」自此以後,社就成為漢語文獻對原住民的基本描述單位了。

什麼是「社」?就漢人來看,基本定義是:「各分種類,聚族而居」。<sup>8</sup> 換句話說,金包里社、北投社固然都屬於社的體系,但兩社種屬、親族有別。再者,社也跟漢莊一樣,由一定數量的人群聚居而成,故有家戶、人數多寡的大小規模之別。<sup>9</sup> 最大者百十家、一兩百丁,小者數十家、可能只有幾十丁,都不算鉅型的聚落。

作為自然村,大部分的社,猶如輿圖所繪,周圍環 植竹木,形勢獨立。《諸羅縣志》告訴我們,新港、蕭 壠、麻豆、目加溜灣四社,「地邊海空闊;諸番饒裕



圖4 六十七《番社采風圖》對諸羅縣蔴豆、蕭壠等社住屋與周邊景物的描繪。

者,中為室,四旁列種果木,廩囷圈圉,次第井井, 環植莿竹,廣至數十畝; 10 社內有廬舍、穀倉(禾 間)、望樓、公廨等建築,生活機能完備。而回顧 1628年荷蘭盲教師干治士(G. Candidius)細節詳實 的描述,嘉南平原的標準村計,外圍往往環繞著長 有作物的耕地,周邊則散立著用竹子和草搭建的田 寮或亭子。進入村子,就會看到一棟棟家屋,矗立在 約有一人高的土臺上。屋牆用竹子編成,數根屋柱, 撑起也是竹子編成的屋頂,上面再舖設厚達一吋半 左右的茅草。屋子的前、後方,通常設有出入口,其 中一個以梯子連接到地面。家屋周遭繞植椰樹、棕 櫚或檸檬樹,樹蔭濃密,隨風送爽,環境相當舒 適。有些村民會在主屋附近蓋一座小穀倉,以堆存 米糧和其他食物。男人有專屬的會所,以蕭壠社為 例,大約每12-14戶人家共有一棟男人會所,做為訓 練戰技的場地。"這些文獻,都說明傳統的原住民聚 落,其規模大小、空間配置,與社會組織、生活機能 息息相關,在地表上也呈現明顯的聚落景觀(圖3、 圖4)。

雖有不少集村與社劃上等號的例子,但對照相應的史前文化與考古遺址,我們發現「社」也是一個跨居民點或自然村的組織,以「康熙輿圖」中的雞籠社、金包里社為例,前者不只存在於今和平島(圖5),大沙灣也有據點;後者,則是若干村子的集合。<sup>12</sup>

以上所述,無論是集村或散村,都告訴我們:「社」在版圖境內,可以對應特定聚落;主要特徵則是族群性,猶如「漢」、「莊」相連,「番」、「社」也是專名指



稱。所以,《淡水廳志》才會說:「稱社者,番居也;稱 堡者,民居也。」13

界外也有「社」,其內涵卻不同於境內。山朝社,又 稱三貂社(今新北市賈寮區),當時還未收入版圖,是 散村的集結社。蛤仔灘(官蘭平原)、阿里山、水沙連 (日月潭地區),不但指涉「地區」,也包含當地的原住 民村落;如圖上所記,蛤仔灘「內含參拾陸社」(圖6), 而阿里山社實有八社或更多,水沙連則一般認知為

是二十四社。傀儡社更是廣義,在圖中與「傀儡 番」並列,可知是南部內山原住民的群體指稱(圖 7)。類似的例子,還有未顯示在圖上的崇爻八社、瑯 嶠十八社、卑南覓七十二社等,說明界外「社」的地 域空間、社群連帶意涵。至於前文提到的北港社、南 港社(皆位於臺北地區,圖8),更是特殊;雖在界內, 卻不是一般聚落,而是帝國官員針對原住民賦稅、 行政及管轄而設計的特殊單位。14



圖5 繪於今和平島上的雞籠社。(《康熙臺灣輿圖》摹本局部,國立臺灣博物館典藏)

前文雖屢次提到境內、界外,如此區別其實有一點後設的意味。康熙年間,帝國以全島為版圖,只是中央山地橫梗,帝力無法深入而已;土牛劃界,島嶼二分,是乾隆朝才有的重大措施(圖9)。因此,康熙年間的原住民身分,大體以歸化與否區別,在概念上尚未與原住民分布屬地緊密相連。但經過乾隆朝的劃界政治後,原住民的身分與界線自此無法脫勾,猶如道光時期理番同知鄧傳安的界定了一「臺灣四面皆海,而大山亙其南北。山以西,民番雜居;山以東,有番無民,番所聚處曰社。於東西之間,分疆畫界:界內番,或在平地,或在近山,皆熟番也;界外番,或歸化,或未歸化,皆生番也。」

無論如何,頻繁呈現於「康熙輿圖」上的原住民「社」,既有可以指涉特定村落的「實體社」,也有作為地域連帶或治理單位的「虛擬社」,其成立都是基於國家統治的需要與便利,具有深層的政治、經濟意義。



圖6 位於界外的蛤仔灘(難),指稱宜蘭平原與當地的噶瑪蘭族。 (《康熙臺灣輿圖》摹本局部,國立臺灣博物館典藏)

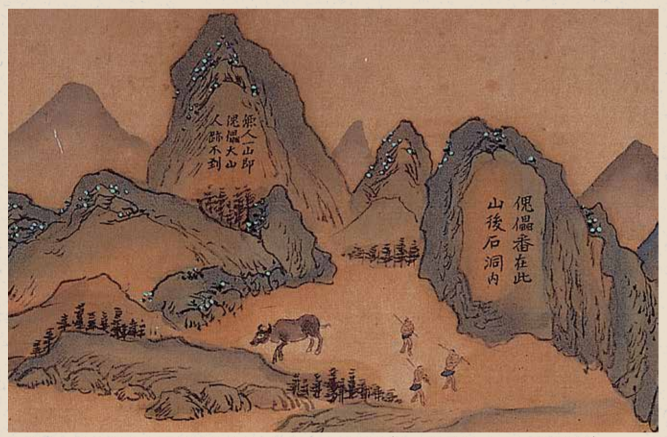


圖7 傀儡大山、傀儡番、傀儡社,在與圖上並列,説明當時南部漢民對內山原住民族的他稱。(《康熙臺灣輿圖》 摹本局部,國立臺灣博物館典藏)





圖8臺北盆地內的南港社、北港社。 (《康熙臺灣輿圖》摹本局部,國立臺灣博物館典藏)

## 三、社餉徵收16

在帝國統治下,原住民有納餉的義務,但官府不以個人,而是以「社」作為徵收的單位,又稱「社餉」。以康熙年間的諸羅縣為例,當時清廷納入轄屬的番社有三十四個,每社即以不同的數額繳交徵銀一如新港社458.64兩、打貓社136.1808兩、崩山社134.4168兩、南崁社98.784兩等,合計共7709.5368兩;且數額固定,不因人口或經濟力的變動而調整。17當時的鳳山縣轄有十二社,內含平原八社、界外四社。鳳山八社,向以農作精湛、年可二穫,為世所知,成為全臺唯一以人頭(含男、女)方式繳納丁口米稅的社。18界外四社一加六堂社、瑯嶠社、琉球社、卑南覓社,雖非實質的聚落單位,仍作為官府訂定餉額的賦稅單位,徵銀179.2224兩。19

我們不免好奇,康熙年間的臺灣,土地遼闊,原住 民村落眾多,官府大多瞭解有限,甚至一無所悉,究 竟是以哪種方式收取社餉?原來,官府當時主要仰 賴一種通稱為「社商」的中間人,由他們「代輸社餉」, 以取得額定的稅收;至於中間人如何獲利,官府不 予干涉。這種方式,時人稱為「贌社制」。

「贌社」,源起於荷蘭時代的1644年,曾一直實施到荷蘭人離開為止。贌社,荷蘭文為Verpachtingender Dorpen或Pacht der Formosaense dorpen,中文譯作

「村落承包」;贌(Pak),應為pacht的福佬話音譯。<sup>24</sup>其做法是,東印度公司的大員商館以「區域」作為招標單位,由開價最高的商人取得該區域所有買賣交易的權益;承包商以低價的衣料、鹽、鐵鍋及玉石雜細等,向原住民村落交易市價極高的鹿皮、鹿肉等,再將收購所得,轉賣給公司或自行出口販售,賺取利潤。<sup>21</sup>因此,承包商一方面與村落形成緊密的供需關係,一方面則在統治者與原住民之間,扮演媒介的角色。

治權轉換,但制度沒有消失;從明鄭到清初,又稱「贌社」的村落承包制,轉化為國家對原住民取得稅收的方式。統治者藉由無所不在的包商或社商,滿足原住民村落的日常用品需求。只是荷蘭人以標售交易權的金額作為收益,清代則以社餉的象徵性徵收,宣示國家對番社的領有;兩者在制度精神上雖有差異,社商賺取買賣之間的差額,原住民則提供市場所需物資以換取生活用品,實質內涵卻無不同。

在贌社制下,包辦的社商攜帶各種日用什貨赴社交易,並代替社人每年向官府繳納社餉,即所謂「代輸社餉」;其間的價差利潤,都歸社商所有。一旦餉重利薄,番社生產的雞、犬、牛、豕、布縷、麻椒等物資,往往悉數為社商掠取,原住民所得無幾;<sup>22</sup>官府雖順利獲取社餉,贌社也對番社造成直接的傷害與壓力。所以,社商在康熙末年遭到廢止;但贌社既是徵收社餉的權宜之計,取而代之、無法廢止的,則是我們更為熟悉的通事。<sup>23</sup>不過,這又是另一段說來話長的故事了。



圖9 清乾隆中葉的「民番界址圖」,其上繪有作為區隔的紅、藍線界。(南港中央研究院典藏)

- ⁴ 翁佳音、石文誠、陳佳慧、《康熙臺灣與圖歷史調查研究報告》(臺北:臺灣博物館,2007),頁26-45。
- <sup>2</sup> 臺北的淡水社,位置或在淡水中心地帶(翁佳音考證),或淡水大庄港仔坪、 炭頂圭柔山一帶(溫振華考訂),但不易完全確定其指涉的原住民語社名 為何。屏東的淡水社、下淡水社則較為明確,前者為大木連社,後者是麻里 麻崙社。翁佳音,《大臺北古地圖考釋》(臺北:臺北縣立文化中心,1998);溫 振華,(清代淡水地區平埔族分佈與漢人移墾),淡江大學歷史學系主辦之 「淡水學學術研討會——過去、現在、未來」會議論文,1998年12月12-13日。
- 3 周鍾瑄,《諸羅縣志》,文叢141(臺北:臺銀經研室,1958),頁6、29。
- 4 周鍾瑄、《諸羅縣志》,頁145、79。
- 5 見邵式柏(John R. Shepherd), "Aboriginee Population: The Puzzle of Village Size," Statecraft and Political Economy on the Taiwan Frontier, 1600-1800. (Stanford: Stanford University Press, 1993), pp.38-46; Blussé, Leonard and Marius P.H.Roessingh, "A Visit to the Past: Soulang, a Formosan Village Anno 1623," Archipel 27:63-80.
- 6 江日昇、《臺灣外記》、文叢60(臺北:臺銀經研室,1995),頁205。
- 7 蔣毓英,《臺灣府志》(臺北:行政院文化建設委員會,2004)。
- 5 見〈東甯政事集〉・錄於黃叔璥・《臺海使槎錄》、文叢4(臺北:臺銀經研室・ 1957)・頁163。
- ,相關描述,如「臺灣歸化土番散處村落,或數十家為一社,或百十家為一社」(〈理臺末議〉)、「社之大者,不過一、二百丁;社之小者,止有二、三十丁」(《東甯政事集》),均見黃叔璥、《臺海使槎錄》,頁169、163。
- 10 周鍾瑄,《諸羅縣志》,頁160。
- "相關描述,引用自詹素娟,《舊文獻·新發現——臺灣原住民歷史文獻解讀》(臺北:國立編譯館、日創社,2007)。
- 2 詹素娟、劉益昌、《大臺北都會區原住民歷史專輯——凱達格蘭調查報告》 (臺北:北市文獻會、1999),頁114-119。
- 13 見陳培桂、《淡水廳志》、文叢172(臺北:臺銀經研室、1963)、頁83。

- "陳宗仁,〈南港社與北港社考釋——兼論清代臺北地區番丁銀制〉,《臺灣 史研究》7.1(2000),頁1-26。
- 15 鄧傳安,《蠡測彙鈔》,文叢9(臺北:臺銀經研室,1958),頁1。
- "讀者若有興趣進一步瞭解,可參考:詹素娟,〈贌社、地域與平埔社群的成立〉、《臺大文史哲學報》。59(2003),頁117-142。
- 17 高拱乾·《臺灣府志》,文叢65(臺北:臺銀經研室·1960),頁134-135。
- "在鳳山八社男婦3592丁口中,教冊公廨番97名,每名徵米1石;壯番1395名,每名徵米1石7斗;少壯番256名,每名徵米1石3斗;壯番婦1844口,每口徵米1石3斗。雖然如此,本質上不同於漢人的「就田問賦」,而較傾向於「以社徵餉,的方式。見高拱乾《臺灣府志》卷五賦役志,頁129-130。
- "加六堂社, 徵銀49.392 兩; 瑯嶠社, 徵銀51.156 兩; 琉球社, 徵銀9.8780 兩; 卑南覓社, 徵銀68.796 兩; 見高拱乾, 《臺灣府志》, 頁134。
- 20 Pacht,是中古日耳曼地區借自拉丁文Pactum、Pactus的語彙,意指領主與承包收稅的雙方,對稅額的取得一致;意即,荷蘭人在臺灣實行的包稅制,係源自歐洲傳統制度。見:翁佳音在〈地方會議、贌社與王田——臺灣近代初期史研究筆記(一)〉文中的解釋、《臺灣文獻》51.3(2000),頁267。
- 21 村落承包制導致雙重課税問題,承包商在取得村落承包稅權時,已支付一筆金額;出口外銷鹿製品時,還得支付10%的出口稅。見:韓家寶著、鄭維中譯,《荷蘭時代臺灣的經濟、土地與稅務》(臺北:播種者文化,2002),頁158。
- 22 高拱乾,《臺灣府志》,頁161。
- <sup>27</sup> 其實從明鄭以來,通事即為與社商共存的媒介,只是通事更有溝通語言的傳譯功能。對於靠近郡城、習見官長的番社,如哆囉嘓、目加溜灣、蔴豆、新港、蕭壠等社,或許應徵餉額時可以己力翰納,不需經通事之手;但大部份一特別是偏遠地區的番社,由於語言不通,不僅納餉、課差役需依靠通事,甚者包括衣食、田器、釜鐺、布綾等日常所需,也賴通事張羅、向外界取得,否則莫知所措。因此,儘管通事弊害不少,官府不但無法廢止,反而在革除社商後,給牌定額,成為更加制度化、與土目並立的角色。